La carne e 'amicizia
Deleuze per Foucault

Paolo Vernaglione Berardi

Per il tuo amico non saprai mai adornarti abbastanza;
giacche tu devi essere per lui la freccia e il desidetio del superuomo. (Cosi parlo Zarathustra)

Non per semplice associazione diremo che il corso tenuto nel semestre 1985-’86 da Gilles Deleuze su
Michel Foucault ha il suo luogo filosofico in Nietzsche. Il motivo ¢ forse piu profondo e meno colto,
certo meno intuitivo di quanto il parlato trasposto in questo secondo testo dedicato all’amico possa farci
ascoltare. A confronto con il precedente I/ sapere, in cui sono trascritte le lezioni del primo trimestre, I/
potere retrocede verso I'origine del discorso la ove Nietzsche ¢ il vero nome di amicizia che ¢ il testo della
terza parte del corso dedicato alla soggettivita.

La ragione consiste nel fatto che la parola, nell’audio accessibile sul sito web dell’'Universita Paris VIII, ¢
divenuta parola scritta, per cui vale almeno la pena segnalare che Iimpresa rende conto in parte
dell’originale. D’altra parte nessuna amicizia sarebbe possibile per sentito dire: tanto piu se il suo nome ¢
filosofico. La filosofia non si chiama infatti cosi, né esiste "amicizia filosofica, benché sul tema siano stati
scritti libri sapienti. E non esiste non perché innominabile, ma perché 'amicizia ¢ filosofia. Essere amici
¢ quando pensare ¢ comune, cio¢ a dire, — quando le differenze generano com-passione. Il demone
meridiano ¢ questo patire che non risparmia all’altro il desiderio, piuttosto ve lo impone.

A poco allora vale, nel caso di Foucault che patisce Deleuze, di Deleuze che vede Foucault, e
dell’enunciazione di questa genealogia che a nostra volta vediamo sempre piu stratificata, interpretare
I'opera come estranea a questo o a quel filosofo: Spinoza invece di Heidegger, Bergson invece di...
Perche si tratta piuttosto di scavare il ritorno, di percepire la replica nella dogmatica, il molteplice
nell’articolazione dei dualismi. Poi, ¢ in superficie che ’'amicizia si scopre come lotta, e si allunga nella
distanza delle prese di posizione rispettive da percorrere per arrivare a toccare I'altro. “Oh amici, non c’¢
nessun amico!”
Qui gli amici sono tre e non bisogna risalire oltre. E” anzi al pensiero a venire che bisogna guardare

— pensiero genealogico, archeologia dei saperi, problematizzazioni, zone di indiscernibilita in cui emerge
la piega contemporanea dei rapporti tra sapere e potere.

Il secondo trimestre del corso di Deleuze apre l'altro bordo della soglia — il primo essendo disteso
nell’esplicazione del dispositivo, che ¢ composizione del dicibile e del wvisibile. Differenti per natura, “parlare
non ¢ vedere”; per forma, 'enunciazione ¢ diversa dalla visione, — gli elementi mutuano la divergenza
connettiva di parola e cosa, discorso e immagine raccolte in un insieme tagliato di traverso.

A cosa ¢ dovuta l'essenziale eterogeneita del composto? Alla genealogia. Cos’¢ una genealogia in
Nietzsche e poi in Foucault? E’ una linea di conflitto, una rottura, un evento di separazione che percorre
le stratificazioni di saperi e destituisce Unomo della conoscenza. Un esempio di genealogia? I.amicizia in
Blanchot: “I’amicizia...passa attraverso il riconoscimento della comune estraneita che non ci permette di
parlare dei nostri amici, ma soltanto di parlare loro...quellaseparazione fondamentale a partire da cui cio
che separa diventa rapporto” (L amitié).



Il rapporto tra saperi che sono forme e poteri che sono rapporti tra forge ¢ incommensurabile: educare,
sorvegliare, punire, controllare, ordinare, curare sono pratiche, cio¢ modi di esplicazione delle forze che
disegnano strategie che determinano volonta molteplici. Volonta che, ancora con Nietzsche, non hanno
niente dell'impulso morale ad agire, e sono invece distanze tra forze che assumono i profili dello scolaro,
del criminale, del folle, dell’'anormale, della polizia, del genitore, dell'insegnante, dello psichiatra.

Dunque, una microfisica rende ragione della distribuzione del potere a partire da una volonta di sapere.
Una microfisica sovverte la tradizionale immagine del potere adottata dalla filosofia politica.
Quell'immagine totalizzante secondo la quale il potere ¢ di proprieta di qualcosa o qualcuno; ¢ localizzato
negli apparati di Stato; ¢ subordinato ad un modo di produzione; ha un’essenza che ¢ lattributo dei
dominanti; agisce attraverso la violenza e I'ideologia.

In contrasto a tutto cio una microfisica dei corpi e delle popolazioni annuncia la contemporaneita delle
forme storiche di articolazione del potere che non hanno principi né fondamento e che sono imbrigliati in
rapporti di sapere. La microfisica si dispiega nel gu e ora delle resistenze; ¢ effetto di soggettivazione; ¢
espressione di eventi singolari.

Cio fa dire a Deleuze che Foucault “aveva una grande affinita con Heidegger e non con Sartre”, anche se
in altra parte del corso insiste sulla giusta distanza tra la lingua-heidegger e la pratica-foucault. Allo stesso
modo, per amicizia, Foucault aveva confidenza con la sociologia delle correnti di imitazione di Tarde e non
con la macrosociologia di Durkheim; era vicino all’etnologia delle alleanze di Leach e distante dai sistemi di
filiazione di Levi-Strauss.

Il potere dunque si appoggia su coloro che assoggetta, “esattamente come loro stessi nella lotta contro di
lui, si appoggiano a loro volta sulle prese che esso esercita su di loro.” (Sorvegliare e punire). 11 potere agisce
sulle anime ma in modo diverso dall’ideologia, e quando agisce sui corpi lo fa in modo diverso dalla violenza
e dalla repressione. Perche il potere ¢ znformale ed ¢ 'insieme dei rapporti storici tra legge e illegalismi; ¢ la
ripartizione degli illegalismi nel campo sociale, la trasformazione della loro natura come Foucault mostra
nei corsi sul potere psichiatrico e sugli “anormali”.

Da Sorvegliare e punire alla 1 olonta di sapere cambia invece il punto di applicazione del potere:dal rapporto
tra forze singole al rapporto tra una forza e una molteplicita che la scompone.

Perche questa modificazione delle forze nel passaggio dalla formazione storica classica (secoli XVI e XVII)
a quella moderna (XIX secolo)?

Perche al mutare delle relazioni tra luce e linguaggio, visibilita ed enunciazione, i rapporti di potere si
realizzano componendo differenti dispositivi in tre momenti: distribuzione nello spazio, ordinamento nel
tempo, composizione nello spazio-tempo.

Sia che si consideri il primato del sapere sul potere (Foucault), oppure del potere sul sapere
(Deleuze), comunque si tratta di dispositivi: il sapere ¢ una questione di arvhzvi, dal momento che 'archivio
¢ audio-visivo; il potere ¢ una carfografia mobile in cui i due elementi del sapere entrano in conflitto con le
forze. Perche il linguaggio contiene le parole, le frasi e le proposizioni, ma non contiene gli enunciati; la luce
contiene le cose, ma non le visibilita. Nessuna forma contiene cio di cui ¢ forma. Ogni esteriorita proviene
da un fuori.

1l fuori ¢ Pelemento delle forze. I’emanazione dal fuori determina tre aspetti delle forze: il potere di
produrre affezioni; il potere di subirle; la possibilita di resistere. Dal momento che il fuori ¢ al di 1a di ogni
esteriorita, il potere di resistenza precede I'affezione e I'essere affetto. In questo punto Foucault esperisce
la soggettivazione delle resistenze nella distanza (il piu lontano) aperta tra I'archeologia (strati di
enunciazione) e la genealogia (visibilita delle derivazioni). Resistere ¢ essere inattuali, disattivare la legge del
presente nella cura. “Io non predico 'amore per il prossimo ma per il remoto” dice Zarathustra, e chi ¢
capace di questo futuro passato sono i filosofi dell’avvenire. Gli amici.

La filosofia vive nella zona di indistinzione di passato e avvenire e il filosofo ¢ chino sull’abisso che lo
guarda e lo brama. Questo fuori ¢ pit profondo di ogni interiorita, ed ¢ dal fondo della necessita che proviene
I’alea. II getto dei dadi ¢ la replica dell’eguale. Ogni rilancio ¢ “emissione di singolarita”. Ad ogni rilancio la
forza rilancia la forza.

Gli strati di sapere sono dunque i suoli archeologici delle formazioni antica, classica, moderna, — rotti da
faglie che sono le verticali genealogiche da cui erompono eventi singolari. e parole e le cose disegna questa
mappa percorrendo le faglie fino in fondo 1a dove il linguaggio non dice e 'immagine non rappresenta.

Si giunge al nucleo igneo della terra? Si scende I’abisso degli strati fino all'indistinto di solido e liquido?
Sembra piuttosto che Foucault abbia previsto la virtualita che passa dall’archeologia all’anarcheologia, alla non
necessita del potere.



Deleuze lo dice cost: il virtuale non si oppone al reale ma all’attuale. C’¢ del virtuale in ogni reale. La virtualita
piuttosto ¢ inattuale e la resistenza ¢ virtualita nei dispositivi.

Bisogna attraversare la verticale delle forze la cui composizione determina gli strati. L’eta classica fino ai
limiti dell’epoca barocca ¢ quella in cui le corrispondenze assicurano la rappresentazione nella grande
analogia dell’'universo — ma ¢ rotta dalla dismisura dell'infinito. E’ Pepoca della forma-Dio, continua
Deleuze, segnata dal movimento delle forze ze//uomo (e non dell'uomo) in rapporto a forze del fuori che
sono forze di elevazione allinfinito. Grammatica generale, storia naturale e analisi delle ricchezze sono le
composizioni di sapere di diversi infiniti (1 due infiniti di Pascal, I'infinito matematico di Leibniz).

L’eta moderna, a partire dalla fine del XVIII secolo, traspone le corrispondenze di micro e macrocosmo
nei mondi molteplici. Dicibilita e visibilita si riarticolano nella finitudine. Sarebbe I'epoca della forma-
uomo, laddove le forze nel'uvomo sono in relazione con le forze di finitudine del fuori nei regimi
dell’autonomia e della dispersione. Linguistica, biologia, economia politica compongono i saperi nelle
discipline, abbandonando le antiche definizioni con cui era nominata la natura. Le forze di finitudine
dispongono la macchina dinamica (a vapore, elettrica), la doppia articolazione del segno e il lavoro come
valore della produzione. Emerge “la vita” che animera le scienze umane, i piani di composizione dei viventi,
il riconoscimento del sistema idrogeno-carbonio.

Un kantismo senza Kant ci dice: le visibilita sono forme di ricettivita, le dicibilita forme di spontaneita;
mentre il trascendentale depurato dai neokantismi ci dice: I’ “io” non ¢ il soggetto, la soggettivita ¢ la
condizione di produzione del mondo. Foucault nell'Introduzione all’Antropologia pragmatica di Kant
evidenzia come il testo che ha accompagnato 'opera critica non ¢ il raddoppiamento delle facolta nel campo
dell’esperienza, bensi esposizione della caratteristica come luogo specifico in cui si intrecciano sensibilita e
intelletto, soggetto e mondo, dicibile e visibile. Da questa presupposizione proviene I'esperienza della
disgiunzione del vedere e del parlare.

L’indice di incomprensione di questo evento ¢ dato dalle diverse versioni che Nietzsche enuncia per irridere
1 “funzionari dell’'umanita”; i filosofi di professione di cui per lo piu non rimarra niente. Non c’¢ infatti
niente da capire e da temere per la morte di Dio, ma c¢’¢ invece da gioire del tramonto, qualora si riesca a
sopportare il fatto che 'uomo ¢ stato spodestato del “posto del re” usurpato tramite il dominio.

Al tramonto della modernita, nell'inseguimento delle discipline da parte di una nuova tecnologia di
controllo, al limite dell’autonomia dei saperi, Deleuze intravede cio che Foucault avrebbe potuto indagare.
Un’epoca incognita in cui si manifesta il presente ¢ segnata dalla forma-superuomo, cio¢ da una
stratificazione in cui le forze nel’'uomo sarebbero in rapporto con altre forze del fuori. Queste forze
provengono dall’evento gia lontano nel tempo che ¢ la morte di Dio. Ma questa ipotetica forma-superuomo
¢ davvero una X da risolvere a partire dagli elementi noti dell’equazione moderna: la differenza tra
linguaggio e letteratura; il movimento di cattura del codice genetico; I’estensione della macchina al silicio
sulla formazione storica della macchina energetica.

Il movimento che corrisponde a queste superfici sono rispettivamente la piega nell’epoca moderna e la super-
piega nell’ipotetico presente. Un primo piegamento avviene quando le forze nell’'uomo si ripiegano sulle
forze di finitudine. Un secondo avviene quando la fine della forma-uomo ¢ annunciata dalla morte di Dio.
“La morte di Dio ¢ la morte dell'uomo”.

Nell’epoca X del superuomo si apre Iinfinito della vita, ha scritto Foucault. La liberta ¢ essere che diviene,
sottratta ai dispositivi del potere sovrano e inscritta nelle discipline del corpo e della popolazione. In questa
soglia 'essere per la morte ¢ la mortalita al fondo del vivente.

11 genio del fisiologo Bichat a cui Foucault rende omaggio la prima volta in poche meravigliose pagine di
Nascita della clinica, e il cui pensiero correra 1 rapporti tra opera e vita, indica il luogo e il momento di
destituzione dell’'umanesimo. In Bichat la vita ¢ I'insieme delle funzioni che resistono alla morte. La vita
organica ¢ distinta dalla vita animale. La prima ¢ la vita “in s¢” dei vegetali, I'altra ¢ vita “fuori di s¢”
garantita dalla motilita. In questa vita la morte naturale degli animali si separa dalla morte violenta degli
umani, — morte di cui “¢ responsabile la societa”. L’aggressione del sociale impone un ritmo continuo,
scandito dal forsennato tempo del lavoro. Questo ritmo comprime la vita eliminando le morti parziali
essenziali alla morte. “La morte tout court sarebbe una risultante di queste morti parziali”, mentre la morte
violenta destituisce la morte naturale. Il carattere plurale della morte testimonia che la morte ¢ iscritta nel
vivente, “lavorato” da una precarieta fondamentale.

Deleuze: “Foucault ¢ riuscito a parcellizzare la propria morte”.

Dunque, durante la morte dell’'uomo, ’epoca del superuomo, della supermodernita, ¢ contemporanea alla
societa di controllo, alla spinta ai limiti del linguaggio nella letteratura di Mallarmé, Brisset, Roussell, Artaud,



Burroughs; e per Deleuze, di Peguy, Céline e Wolfson; ed ¢ contemporanea alla cattura e alla manipolazione
genetica, come alla costruzione della macchina al silicio.

La revoca della storia del pensiero non comporta il ritorno alla piega umana delle cose, degli atti e delle
parole, ma quello del suo fantasma, se Foucault scopre che “non si pensa e non si sa — ... — se non a
partire da uno spazio che ¢ gia linguistico, che distribuisce tutti i saperi di una formazione storica...attraverso
il dispiegamento o il ripiegamento dei saperi e allo stesso tempo impone anche la loro forma o la loro
relativa figura”.

Lepistéme, a-priori storico di un’epoca, “non ¢ un fondamento di verita, né un terreno di sapere, ma una
fondazione, un sottosuolo, una falda archeologica anteriore ad ogni differenza o opposizione tra teoria e
pratica”. In questo suolo l'archeologia fa delle operazioni del pensiero una forma di vita. In questa
consistenza del sapere Foucault ¢ al contempo compositore e dissolutore dell’arcobaleno Nietzsche-
Bataille-Klossowski-Blanchot in cui la storia della filosofia ¢ revocata a favore di genealogie plurime
dell’abisso.

A favore vuol dire: contro la partizione ragione/disragione in nome degli animali deliranti; per la dissolvenza
del lavoro come principio unificante dell’attivita umana; per la potenza liberata nell’opera, nell’ ‘essere
grezzo della vita’ dove parlare non ¢ vedere.

Diremo allora che I'amicizia ¢ il ritorno alla filosofia e che la filosofia puo essere l'origine dell’amicizia,
prima di tutto e anzi che il tutto. La prima lezione di Foucault al College de France, con la quale inizia il
corso sulla volonta di sapere (1970-’71), condensa il pensiero nella gia piena amicizia con Deleuze. Il corso
sembra una sorprendente archeologia dell’opera e una genealogia dell’amiciziache lega Foucault a Daniel
Défert che ne curera gli scritti con Francois Ewald e Alessandro Fontana.

Archeologia dell’opera: quelle lezioni raccolgono la presa di posizione che nella conferenza inaugurale,
L ordine del discorso, risiede nel primo progetto foucaultiano di fare una storia dei sistemi di pensiero. Da
Aristotele ai sofisti, all’Edipo, a Nietzsche, si trattava di legare nel pensiero occidentale cio che ¢ detto e cio
che ¢ scritto; di adire alla verita, nelle trascrizioni del sapere in conoscenza. Di trovare nella tradizione
filosofica che vuole I’essere umano naturalmente desideroso di conoscere, la differenza costitutiva di scienza
e desiderio che Nietzsche ha messo la centro del pensiero. I’amicizia prevede ed imprime la rottura
attraverso cui Foucault giunge alla genealogia del soggetto e alle pratiche di veridizione, anticipando quanto
accadra tra la stesura del primo testo della S#ria della sessualita e le ricerche degli ultimi anni intorno ad una
estetica dell’esistenza.

Quella prima lezione ¢ folgorante. Foucault considera la prima proposizione della Mezafisica di Aristotele:

“Tutti gli uomini, per natura, desiderano il sapere. Segno ne ¢ 'amore per le sensazioni: infatti essi amano le sensazioni
per sé stesse, anche indipendentemente dalla loro utilita, e, piu di tutte, amano la sensazione della vista...E il motivo
sta nel fatto che la vista ci fa conoscere piu modi di tutte le altre sensazioni e ci rende manifeste numerose differenze
tra le cose.”.

In queste parole ¢ I'operatore filosofico del pensiero occidentale. La volonta ¢ una ‘filia’ originata dal
desiderio e finalizzata alla conoscenza del vero. Da Cartesio a Spinoza a Kant a Hegel, il presupposto del
pensare ¢ lidentita co-originaria di sapere, conoscenza e verita, il cui circolo di evidenza si richiude
escludendo il desiderio.

Draltra parte questa evidenza ¢ possibile per un concetto di verita come Vero che prescinde dalle forme
storiche che la verita ha assunto e dai regimi di veridizione che stabiliscono la differenza tra vero e falso.
Come Foucault dira in uno dei passaggi cruciali del corso De/ governo dei viventi (1979-°80) che inaugura la
grande ricerca genealogica delle pratiche di soggettivazione, la coincidenza di vero e verita ha fatto si che si
potesse realizzare la storia della filosofia; e questa storia, come Nietzsche aveva riconosciuto, si ¢ formata
su un presupposto arbitrario, su una non verita. “Non ¢ vero che la verita costringe soltanto con il vero”.
Riconoscere qualcosa o qualcuno come vero non significa riconoscere la verita, perche I'evidenza del vero
poggia su qualcosa che non ¢ dell’ordine del vero e del falso, ma “¢ pittosto una sorta di impegno, di
professione”.

L “¢ vero, dunque mi inchino” che ci lega alla verita non deriva logicamente dall’evidenza del vero, ma
“indietreggiando un po”, da qualcosa di “pit enigmatico e molto piu oscuro”. L’essere obbligati alla verita
e inchinarsi alla verita, viene scoperto come latto di istituzione allinterno di un regime storico di
verita.



A partire dal cogito ergo sum si tratta dunque dell’accettazione di un certo regime di verita da parte di un
soggetto “qualificato in una certa maniera”.

Le conseguenze di questa emergenza che di colpo fa apparire come fantasma il fondamento del sapere,
dell’azione e del soggetto, sono decisive. Dalla disimplicazione di conoscenza e desiderio, dallo “scandalo
che si genera nel far scaturire la volonta e il desiderio al di fuori della conoscenza, come hanno fatto
Nietzsche e Freud”, deriva la dissolvenza di un certo sapere tradizionale divenuto stucchevole senso
comune, secondo il quale il desiderio dell’'uomo ¢ ‘naturale’ e ha origine nella verita della conoscenza.
Inoltre, dall’emergere della verita come I'insieme dei regimi storici di veridizione che legano il soggetto alla
verita attraverso pratiche del ‘dire-il-vero’, deriva 'impossibilita dell’'unita del soggetto conoscente.

Infine, la scoperta dell’origine della volonta di sapere che eccede la volonta individuale, testimonia la
differenza di sapere e conoscenza, e che questa differenza ¢ la posta in gioco di una lotta.

Ecco dunque che la genealogia dell’amicizia che consiste nel ritrovare, nella disimplicazione di volonta e
conoscenza, il desiderio in nome del piacere invece che I'obbligazione in nome del potere (e del potere di
conoscere), implica un’anarcheologia della volonta di sapere.

Anarcheologia che corre sotterranea lungo P'ultima opera di Foucault. Anarcheolygia “F. il movimento per
liberarsi del potere che deve fare da rivelatore delle trasformazioni del soggetto e del rapporto che
mantiene con la verita... F un atteggiamento che consiste anzitutto nel dirsi che nessun potere va da sé...Non
c’¢ una legittimita intrinseca del potere...”.

Dissociazione del desiderio dalla conoscenza, scoperta della falsa verita del soggetto e restituzione
dell’anonimo; possibilita di un’estetica dell’esistenza a partire dalla differenza tra discorso di verita e
visibilita del vero. In queste soglie la storia del pensiero e la storia dei rapporti tra soggetto e verita non
risultano come cio che imprigiona il desiderio all’interno della conoscenza, n¢ come 1’ apparato di potere
che totalizza I'insieme delle subordinazioni storiche; tantomeno risulta come discorso progressista di un
sapere del potere, economico o biologico o linguistico, che ne fonderebbe la necessita.

Al contrario, possiamo intendere la conoscenza come quel ‘gaio sapere’, il cui conoscere ¢ “ridere e
detestare”, dal momento che “si conosce per dominare, per prevalere, non per conoscere”.

In secondo luogo intenderemo il potere come l'insieme contingente e microfisico dei rapporti di forze tra
differenti dispositivi, cio¢ dei modi in conflitto in cui si confrontano visibilita e dicibilita. Saremo dunque
orientati a valutare le composizioni di potere senza ridurle ad un universale contro-potere, n¢ ad una
struttura o ad una critica che rimane interna al paradigma di costituzione di potere.

In una delle preziose note alla prima lezione sulla volonta di sapere, Alessandro Fontana, che insieme ad
Angelo Pasquini ha fatto conoscere Foucault in Italia, scriveva: “Gilles Deleuze aveva gia proposto un
commento nietzscheano di questo presupposto (della conoscenza nella Metafisica di Aristotele, nda) in
Difference et répétition...Quando Nietzsche si interroga sui presupposti piu generali della filosofia, dice che essi
sono sostanzialmente morali, poiche solo la Morale ¢ in grado di persuaderci che il pensiero ha una natura
buona e il pensatore una buona volonta,..Donde meglio risultano le condizioni di una filosofia senza
presupposti di sorta, che anziché fondarsi sull’Immagine morale del pensiero, partisse da una critica radicale
del’'Immagine e dei postulati che implica (Commento che Foucault aveva recensito in Ariane s'est perdue
[1969] e in Theatrum philosophicum [1970]). Non solo questo passaggio attesta il dialogo sotteraneo che si
snoda tra Differenza e ripetizione e questa lezione del 1970, ma il seguito del testo di Deleuze mostra anche il
dialogo con Le parole e le cose...”.

Di tutto questo rende conto ’amicizia in una genealogia e forse in una certa eredita.



